Cours bibligue : ce que la Bible dit

L’EGLISE

Dans la lecon n° 6, nous avons constaté I’importance de I’Eglise puisqu’elle est
I’accomplissement du dessein de Dieu et qu’elle est promise a une grande destinée de par sa
grande vocation. Cette lecon-ci nous présentera I’organisation de I’Eglise du point de vue de
I’assemblée locale et nous présentera I’universalité de I’Eglise.

1. L’organisation de I’Eglise universelle

La Bible parle souvent de I’Eglise dans un sens universel pour décrire sa présence
dans le monde en tant qu’organisme (Matthieu 16:18 ; Ephésiens 3:10 ; 5:23). Dans la lecon
précédente, nous avons vu que I’Eglise se compose de tous les sauvés ; Ceux qui sont en
Christ, qui le servent, I’adorent et vivent selon la loi de Dieu contenue dans le Nouveau
Testament.

A. Christ est le seul chef de I’Eqglise.

Toute organisation a besoin d’une autorité centrale, d’un « centre nerveux » qui veille
sur I’unité, la cohésion et la mission de I’ensemble ; en un mot qui gouverne. L’Eglise a-t-elle
besoin d’un tel gouvernement a sa téte ? Selon sa volonté, Dieu donna a I’Eglise un chef
supréme, Jésus-christ (Ephésiens 1:22-23). Les Ecritures soulignent I’unité qui existe entre le
Christ et son Eglise ; ainsi, comme le corps humain est soumis a la téte qui le dirige, le corps
du Christ, I’Eglise universelle ne reconnait d’autre chef que Jésus-christ (Ephésiens 5:24).

La Bible déclare : « 1l y a un seul corps et un seul Seigneur » (Ephésiens 4:5). Qui
pourrait concevoir un corps possédant plus d’une téte ? D’ailleurs, I’Eglise n’a pas besoin de
deux tétes. Christ peut procure a son Eglise, son corps, tout ce qui contribue a la vie et a la
piété (2 Pierre 1:3). Il écoute les prieres (Hébreux 4:14, 16; 7:25). Il veille a son
perfectionnement et & son développement spirituel (Ephésiens 4:13, 16). En outre, Christ a
pourvu son Eglise d’un guide infaillible, non pas en déléguant ses pouvoirs a un autre chef,
mais en donnant & I’Eglise les Ecritures (2 Timothée 3:16-17). Il est réellement le chef
supréme de I’Eglise, et il est capable de la conduire jusqu’au bout de sa mission.

Quoique les Ecritures affirment explicitement que Jésus est la seule téte de I’Eglise,
certains prétendent que Christ aurait fondé son Eglise sur I’ Apotre Pierre ; ce méme apdtre

aurait aujourd’hui un successeur qui poursuit cette mission de chef de I’Eglise sur la terre. Les
paroles de Jésus a Pierre, en Matthieu 16:18-19 sont souvent citées a I’appui de cette doctrine.



« sur cette pierre je batirai mon Eglise » et « je te donnerai les clefs du royaume », pour
« lier » et « délier ». Nous verrons cependant que I’examen des enseignements bibliques et
des données est loin de confirmer une telle doctrine.

B. Examen des Ecritures

Notons tout d’abord que Jésus n’a pas dit : « sur toi Pierre —nom propre — je batirai »,
mais il a dit : « sur cette pierre —nom commun ». Dans la langue originale (le grec) deux mots
sont ici a considérer : PETROS, nom masculin, qui signifie un « quartier de roche » ou un
« éclat de roche » et d’ou est dérive le nom de I’ap6tre, et PETRA, nom féminin, qui est le
mot classique pour désigner la totalité de la roche ou du roc. Or, Jésus parle du « roc » sur
lequel il batira son Eglise. Ce n’est pas sur PETROS qu’il a I’intention de batir I’Eglise, mais
sur PETRA qui est plus solide et plus substantielle. Mais alors, que désigne PETRA ? Le
contexte de Matthieu 16:13-18 a pour sujet la véritable identité de Jésus. Il demande : « Qui
dit-on qui je suis ? »... « Qui dites-vous que je suis ? » Pierre déclare formellement : « Tu es
le Christ le fils du Dieu vivant. » De toute évidence, c’est la proclamation de cette vérité, et
non la personne de I’ap6tre, qui constitue la PETRA, la roche sur laquelle Jésus batirait son
Eglise. Pierre lui-méme ne montre-t-il pas que c’est bien dans ce sens qu’il a compris les
paroles de Jésus lorsqu’il explique plus tard que Jésus est « la pierre [...] qui est devenue la
principale de I’angle » (Actes 4:11 ; 1 Pierre 2:6, 8) ? Paul confirme cette verité lorsqu’il écrit
que « I’homme ne peut poser un autre fondement que celui qui a déja été posé, savoir Jésus-
Christ » (1 Corinthiens 3:11). Aucun texte de I’Ecriture ne décrit I’ap6tre Pierre comme le
fondement de I’Eglise. Cependant, tout comme les autres apotres, Pierre fait partie des pierres
vivantes de la maison spirituelle de Dieu (2 Pierre 2:5). Il est évident que Pierre a eu un grand
réle & jouer dans I’établissement de I’Eglise, de méme que les autres ap6tres. C’est pourquoi,
il est écrit que I’Eglise est aussi fondée sur « les apdtres et les prophétes » (Ephésiens 2:19-
20). Que Pierre n’a pas été investi de prérogatives exclusives au sein des Douze du fait que le
pouvoir de lier et de délier (Matthieu 16:19) a également été donné aux autres disciples
(Matthieu 18:18). Par la prédication de I’Evangile, les Apdtres ont lié la volonté du Christ et
ont ouvert au monde les portes du Royaume (Actes 2:14-41 ; 8:4). lls ont ainsi exercé une
autorité directement recue de Dieu. Leurs actes et leurs décisions avaient déja recu la sanction
divine « ...ce que vous lierez sur la terre sera lié dans les cieux ; ce que vous délierez sur la
terre sera délié dans les cieux » (Matthieu 18:18).

Il N’y a donc pas de « prince des apbtres ». lls exercaient tous la méme autorité. Ceci
est encore confirmé par le fait que I’ Ap6tre Paul ne se considérait inférieur en rien aux autres
apotres (2 Corinthiens 12:11-12). En fait, un jour, il s’est méme vu moralement contraint de
reprendre séverement, en public, I’ap6tre Pierre dont il désapprouvait la conduite (Galates
2:11-14). Notons encore que Jésus n’a pas établi Pierre comme apbtre du monde entier ; mais
il lui a spécifiquement confié les Juifs ou « circoncis » (Galates 2:7-8). Ainsi, nous constatons
que le texte biblique n’enseigne nullement que Pierre était chef de I’Eglise. Il est par
conséquent inutile d’essayer de trouver une quelconque indication ou bien ses successeurs, ou
bien I’instauration d’un évéque universel appelé pape.

C. L’évidence historigue

Quoique I’évidence biblique soit décisive pour trancher la question, il est néanmoins
intéressant de faire intervenir certains témoignages historiques. Si des le commencement,
Pierre avait été considéré comme le «roc » ou la « pierre » de Matthieu 16:18, ce fait aurait

vraisemblablement été universellement connu et reconnu par I’Eglise primitive. Or, les écrits
que nous ont laissés plusieurs grandes figures de I’Eglise des premiers siecles, appelées Peres



de I’Eglise, parlent précisément du contraire. Par exemple, Justin (martyr vers 165) dans son
« Dialogue avec Tryphon », écrit: « la pierre sur laquelle notre Seigneur a promis d’édifier
son Eglise c’est la confession de foi de Pierre ». Le célébre Chrysostome de Constantinople
(347 — 407) déclare dans sa 55°™ « Homélie sur saint Matthieu » : « Sur ce roc, c’est a dire
sur la foi de sa confession : « Tu es le Christ, le fils du Dieu vivant ». De méme, Hilaire de
Poitiers, qui mourut en 367, écrit : « Le rocher est le roc beni et unique de la foi confessée par
la bouche de Pierre » (2°™ livre sur la Trinité). En Orient, le grand théologien Origéne (182 -
251) fait cette remarque : « Si vous imaginez que toute I’Eglise a été fondée sur ce Pierre, que
faites-vous de Jean et de chacun des apdtres ? » Et méme Augustin (354 — 430), une des plus
grandes figures de I’histoire de I’Eglise, paraphrase comme suit les paroles de Jésus en
Matthieu : « Tu es Pierre et sur cette pierre —que tu as confessée, sur cette pierre que tu as
reconnue en disant « tu es le Christ, le fils du Dieu vivant » - je batirai mon Eglise. Je te
batirai sur moi et non moi sur toi. Car les hommes qui ont voulu batir sur d’autres hommes
ont dit : « ... je suis PAUL ! Et moi d’APOLLOS ! Et moi, de CEPHAS ! » c’est-a-dire Pierre
(1 Corinthiens 1:12). Quant a ceux qui ont voulu étre fondés sur PIERRE, mais sur la pierre,
ils ont dit : « Moi, je suis le Christ ! » que Pierre puisse étre fondé sur « la pierre » et non « la
pierre » sur PIERRE. Nous pouvons ainsi constater que le texte biblique aussi bien que
I’évidence historique déclarent que le Christ est la seule téte de I’Eglise.
Mais comment son autorité s’exerce-t-elle ?

2. Les apotres et prophétes de I’Eqlise

Christ exerce son autorité dans I’Eglise par I’intermédiaire des hommes inspirés que
sont les Apotres et les prophétes. 1ls occupent la plus haute charge de I’Eglise (1 Corinthiens
12:28 ; Ephésiens 4:11). En fait, I’Eglise également désignée par I’expression « la maison »
ou « famille de Dieu », est édifiée « sur le fondement des ap6tres et des prophétes, Jésus-
Christ lui-méme étant la pierre angulaire » (Ephésiens 2:19-20). Pour leur permettre de
révéler au monde la volonté du christ et ainsi fonder d’Eglise (Ephésiens 4:11-15), Dieu
accorda a ces hommes le don de I’inspiration ainsi que des pouvoirs miraculeux. Les miracles
qu’ils faisaient avaient pour but de confirmer I’origine divine de leur message (Marc 16:20 ;
Actes 1:8 ; Hébreux 2:4). Les prophétes pouvaient réveler la volonté de Dieu par inspiration
(2 Pierre 1:20-21), mais seuls les ap0tres etaient en mesure de transmettre des dons
miraculeux a d’autres hommes (Actes 8:18 ; 2 Timothée 1:6 ; Romains 1:11). L’évangéliste
Philippe exerca en Samarie le don des miracles qu’il tenait des ApoOtres, mais il fallut le
présence de ces derniers pour transmettre aux convertis de Philippe des dons miraculeux
(Actes 8:5-18).

Par conséquent, la transmission de pouvoir miraculeux cessa avec la mort du dernier
apOtre. L apdtre Paul avait d’ailleurs annoncé que les diverses manifestations miraculeuses
devaient cesser (1 Corinthiens 13:8-10). Notons en outre qu’elles ne sont plus nécessaires de
nos jours car les Ap6tres en rédigeant leur message sacré, nous ont transmis toutes les
données de la foi et cela « une fois pour toutes » (Jude 3 ; Hébreux 2:4 ; 2 Timothée 3:16-17).

Les Apotres du Christ, les prophetes et ceux qui avaient le don des miracles ont rempli
leur mission. Il n’y a donc plus de place pour de nouveaux apotres, de nouveaux prophétes ou
des dons miraculeux.

La charge apostolique était unique. Il est significatif que les Apbtres ne se soient pas
souciés d’avoir des successeurs. Judas, remplacé par Matthias, est purement exceptionnel, car

il s’agissait, dans ce cas particulier, d’accomplir les Ecritures (Actes 1:20 ; Psaumes 69:25).
Pour avoir la vocation et la charge d’ap6tre, dans le sens des Douze, il fallait &tre un témoin
oculaire de la résurrection du Seigneur (Actes 1:21-22). En prévision de leur propre



disparition, c’est la soumission a I’autorité de la parole écrite que les Apdtres recommandaient
aux chrétiens et non la soumission et I’obéissance a leurs successeurs (Actes 20:32; 2
Timothée 3:16-17 ; 2 Pierre 1:12-21).

De méme que Jésus est toujours le chef de I’Eglise universelle, quoique présent en
esprit (Ephésiens 1:22-23 ; Matthieu 18:20), de méme par leur message écrit inspiré de Dieu,
les Apotres et les prophétes sont toujours présents dans I’Eglise.

A travers la Parole vivante, les Ecritures, ils occupent toujours la méme position dans
les fondements de I’Eglise, tout comme Christ occupe toujours sa position en tant que pierre
d’angle (1 Pierre 2:4-7 ; Ephésiens 2:20). Aujourd’hui, I’Eglise universelle a les mémes
apotres, les mémes prophétes et le méme chef de I’Eglise du premier siécle.

Chaque assemblée locale est autonome, c’est-a-dire qu’elle se gouverne elle-méme.
Elle est soumise a la seule autorité du Christ, telle qu’elle s’exerce a travers ses Apotres et
prophétes. Les Ecritures constituent le seule charte, la seule régle infaillible de I’Eglise ( 2
Timothée 3:16-17). Il n’existe aucune organisation en dehors de I’assemblée locale qui
pouvait, par exemple, avoir I’autorité de régir différentes assemblées. Les assemblées locales
sont absolument indépendantes de toute organisation centrale. Elles n’ont pas de « quartier
général ». Le seul pouvoir supréme et unifiant demeure le Christ.

Cependant, toutes ces assemblées locales qui forment I’Eglise universelle sont unies
entre elles par une loi commune, par I’amour et la coopération (Ephésiens 4:1-6; 2
Corinthiens 8:24 ; Romains 15:26). Elles portent toutes le méme nom. Elles ont une méme
doctrine. La division entre elle est un péché (1 Corinthiens 1:10-13 ; 3:3).

Comment est-il possible d’atteindre ce degré d’unité et de cohésion sans avoir, sur
terre, pour I’Eglise, la supervision d’un quartier général ? Cela est rendu possible par le
simple fait que chaque assemblée locale est soumise au méme chef : le Christ (1 Corinthiens
3:11) et qu’elle obéit a la méme expression de I’autorité supréme, a savoir la volonté du Christ
révélée dans le Nouveau Testament (2 Timothée 3:16-17).

Il est aisé de percevoir en cela toute la sagesse de Dieu. Par exemple, si une assemblée
locale devait, par malheur, se corrompre d’une maniére ou d’une autre, dans la doctrine ou
dans les meeurs, elle n’affecterait pas les autres assemblées, en vertu de I’autonomie ou
I’indépendance de chaque assemblée locale. Si une fenétre n’est composée que d’une grande
vitre, il suffit d’une pierre pour endommager toute la vitre, mais si une fenétre est composée
de plusieurs petites vitres, la pierre ne peut affecter que I’une d’entre elles. Le mal ne s’étend
pas aux autres.

3. L’organisation de I’Eglise locale

L’Eglise universelle est subdivisée en de nombreuses assemblées (congrégations ou
Eglises locales). C’est aux différentes assemblées locales auxquelles Paul faisait allusion
lorsqu’il écrivait : « Toutes les Eglises du Christ vous saluent » (Romains 16:16). Dans sa
lettre aux chrétiens de la ville de Corinthe, il les appelle « I’Eglise de Dieu » (1 Corinthiens
1:2).

D’autre part, si les hommes instaurent un gouvernement central, détenant sur terre le
pouvoir supréme sur toutes les assemblées, qu’adviendra-t-il de toutes ces assemblées si le
quartier général venait lui-méme a se corrompre ? La téte étant malade, le corps entier en

serait affecte.
Ainsi, nous voyons que Dieu a voulu que I’Eglise soit protégée et a accordé a chaque
assemblée autonomie et indépendance.



Au sein de I’assemblée locale, il existe une organisation qui est également voulue par
Dieu. Elle se compose d’anciens (ou évéques), de diacres, d’évangélistes, d’instructeurs et
naturellement des membres. Examinons séparément chacune de ses fonctions.

A. Les Anciens

A l’origine, chaque assemblée locale choisissait ses propres « conducteurs ». Ces
hommes étaient indifféeremment appelés «anciens» (Actes 14:23), ou « évéques »
(Philippiens 1:1), ou « pasteurs » (Ephésiens 4:11). C’est ainsi que I’aptre Paul réunit un jour
les anciens de I’Eglise d’Ephése et leur rappela qu’en tant qu’évéques ils devaient paitre
I’Eglise comme des pasteurs (Actes 20:17, 28 ; Tite 1:5-7 ; 1 Pierre 5:1-4).

Le mot « ancien » suggére I’age et la maturité nécessaires pour assumer une telle
responsabilité (1 Timothée 3:6). Le mot « évéque » signifie littéralement « surveillant ».

Les évéques ne doivent pas dominer avec

L'ORGANISATION DE L'EGLISE | un esprit autoritaire, mais veiller a étre les
« modeles du troupeau » (1 Timothée 3:5 ; 1 Pierre

PARLE PAR

Enfin, le terme « pasteur » synonyme de
Les APOTRES 1 Les PROPHETES | | berger décrit bien la fonction de ceux qui ont la
SUAEN S responsabilité de conduire I’Eglise dans des
paturages de Vérité, a I’écart des danger et des
erreurs (Actes 20:28-31 ; 1 Pierre 5:1-2).

Ainsi, comme un homme peut étre a la fois
un pere, un mari et un fils, les mots « ancien »,
« évéque » et « pasteur » désignent les différents
aspects d’une méme fonction.

Pour aspirer a cette charge, il faut satisfaire

ANCIENS

ANCIENS

DIACRES DIACRES DIACRES N .- N . O]
evanceustes | | evanctustes | | evanceustes | & des conditions trés strictes et précises (1
ENSEIGNANTS ENSEIGNANTS ENSEIGNANTS H A . . H . H H

S iirs posmanrom et Timothée 3:2-7; Tite 1:6-9). Chaque ancien doit

— étre un homme d’une grande maturité spirituelle et
ayant un conduite irréprochable ; il doit pouvoir enseigner. Un ancien doit étre marié (1
Timothée 3:1-3) : « Il faut qu’il dirige bien sa propre maison, et qu’il tienne ses enfants dans
la soumission et dans une parfaite honnéteté ; car si quelqu’un ne sait pas diriger sa propre
maison, comment prendra-t-il soin de I’Eglise de Dieu ? » (1 Timothée 3:4-5).

La Bible nous indique qu’il y avait plusieurs anciens (ou évéques) dans chaque
assemblée locale (Actes 14:23; 20:1-7 ; Tite 1:5; Philippiens 1:1). La Bible ne mentionne
jamais un seul évéque des différentes églises mais toujours plusieurs évéques qui sont
responsables d’une seule assemblée.

L’autorité des évéques ne s’exercait pas en dehors de I’assemblée locale ou ils avaient
été nommeés (1 Pierre 5:2). Il n’existait donc pas de hiérarchie parmi les evéques des
différentes églises. Lorsque la Bible parle du « souverain pasteur », c’est au Christ qu’il fait
allusion (1Pierre 5:4).

B. Les Diacres
Ils travaillent sous I’autorité des Anciens. Eux aussi doivent posséder certaines
qualifications précises (1 Timothée 3:8-13). Le mot « diacre » signifie serviteur. Ces hommes

s’acquittent de certaines fonctions dans I’Eglise, comme celle stipulée en Actes 6:1-6.
Il ne fait aucun doute que dans les premiers temps de I’Eglise, il y avait aussi plusieurs
diacres dans chaque assemblée. Cela ressort clairement d’une des salutations de I’ap6tre Paul



qui adressa «a tous les saints en Jésus-christ qui sont a Philippes, aux évéques et aux
diacres » (Philippiens 1:1).

C. Les Evangélistes

Etymologiquement, un évangéliste est « un proclamateur de la bonne nouvelle ». Les
évangélistes annoncent I’Evangile de Jésus-Christ. C’est leur vocation (2 Timothée 4:2-5).
L’ usage populaire les désigne comme des pasteurs. Bibliquement parlant, nous I’avons déja
VU, un pasteur est un ancien. Ce n’est pas nécessairement un évangéliste (1 Timothée 5:22 : 2
Timothée 2:15-16 ; 2:22-26 ; 3:14-17).

D. Les Enseignants (Docteurs)

C’est le dernier ministére mentionné par Paul aux Ephésiens 4:11. Quoique leur
qualification précises ne soient pas stipulées avec précision dans les Ecritures, il y est
clairement indiqué qu’un docteur doit posséder un connaissance profonde des Ecritures, alliée
a un caractére éprouvé (Jacques 3:1, 13 ; Hébreux 5:12).

E. Les membres

En obéissant & I’Evangile, tous les chrétiens deviennent membres d’une Eglise locale
et font partie de son organisation (Actes 2:38, 47 ; 1 Corinthiens 12:12-22). Chaque membre
doit étre soumis aux anciens de I’assemblée (Hébreux 13:17), s’efforcer de croitre en
participant activement & la vie de son Eglise locale (Ephésiens 4:15-16) et rester fidéle a
Christ sa vie durant (Apocalypse 2:10).

CONCLUSION

Nous venons d’étudier I’organisation de I’Eglise telle qu’elle se présentait au
commencement et telle qu’elle devrait encore se présenter aujourd’hui. Tous les
chrétiens du monde constituent I’Eglise universelle du Christ. Jésus est la téte de ce
corps. Les Apotres et les prophetes ont accompli, de leur vivant, leur mission terrestre.
Leur ceuvre se poursuit cependant par moyen de leurs écrits dont I’inspiration divine est
confirmée par de nombreux miracles qu’ils ont opérés. Par ces écrits, ils sont encore
présents, proclamant I’Evangile du Christ et dirigeant son peuple. Le Nouveau
Testament n’autorise aucune autre organisation pour son Eglise universelle.
L’organisation de chaque assemblée locale comprend des anciens, des diacres, des
évangélistes, des instructeurs et des membres. L’assemblée locale ainsi organisée est
autonome. Elle ne se soumet a aucune autorité en dehors d’elle-méme. Dans la
prochaine lecon intitulée « L’unité de I’Eglise », nous étudierons en détail comment ces
nombreuses assemblées indépendantes peuvent former un corps uni, sans structure
hiérarchisée ou « quartier général ».




