
Cours biblique : ce que la Bible dit 
 

Leçon 7 
 

L’ÉGLISE 
 

 Dans la leçon n° 6, nous avons constaté l’importance de l’Église puisqu’elle est 
l’accomplissement du dessein de Dieu et qu’elle est promise à une grande destinée de par sa 
grande vocation. Cette leçon-ci nous présentera l’organisation de l’Église du point de vue de 
l’assemblée locale et nous présentera l’universalité de l’Église. 
 
 

1. L’organisation de l’Église universelle
 
 La Bible parle souvent de l’Église dans un sens universel pour décrire sa présence 
dans le monde en tant qu’organisme (Matthieu 16:18 ; Éphésiens 3:10 ; 5:23). Dans la leçon 
précédente, nous avons vu que l’Église se compose de tous les sauvés ; Ceux qui sont en 
Christ, qui le servent, l’adorent et vivent selon la loi de Dieu contenue dans le Nouveau 
Testament. 
 
A. Christ est le seul chef de l’Église. 
 
 Toute organisation a besoin d’une autorité centrale, d’un « centre nerveux » qui veille 
sur l’unité, la cohésion et la mission de l’ensemble ; en un mot qui gouverne. L’Église a-t-elle 
besoin d’un tel gouvernement à sa tête ? Selon sa volonté, Dieu donna à l’Église un chef 
suprême, Jésus-christ (Éphésiens 1:22-23). Les Écritures soulignent l’unité qui existe entre le 
Christ et son Église ; ainsi, comme le corps humain est soumis à la tête qui le dirige, le corps 
du Christ, l’Église universelle ne reconnaît d’autre chef que Jésus-christ (Éphésiens 5:24). 
 La Bible déclare : « Il y a un seul corps et un seul Seigneur » (Éphésiens 4:5). Qui 
pourrait concevoir un corps possédant plus d’une tête ? D’ailleurs, l’Église n’a pas besoin de 
deux têtes. Christ peut procure à son Église, son corps, tout ce qui contribue à la vie et à la 
piété (2 Pierre 1:3). Il écoute les prières (Hébreux 4:14, 16 ; 7:25). Il veille à son 
perfectionnement et à son développement spirituel (Éphésiens 4:13, 16). En outre, Christ a 
pourvu son Église d’un guide infaillible, non pas en déléguant ses pouvoirs à un autre chef, 
mais en donnant à l’Église les Écritures (2 Timothée 3:16-17). Il est réellement le chef 
suprême de l’Église, et il est capable de la conduire jusqu’au bout de sa mission. 
 Quoique les Écritures affirment explicitement que Jésus est la seule tête de l’Église, 
certains prétendent que  Christ  aurait  fondé  son  Église  sur l’Apôtre Pierre ; ce même apôtre  
 
aurait aujourd’hui un successeur qui poursuit cette mission de chef de l’Église sur la terre. Les 
paroles de Jésus à Pierre, en Matthieu 16:18-19 sont souvent citées à l’appui de cette doctrine. 



 2

« sur cette pierre je bâtirai mon Église » et « je te donnerai les clefs du royaume », pour 
« lier » et « délier ». Nous verrons cependant que l’examen des enseignements bibliques et 
des données est loin de confirmer une telle doctrine. 
 
B. Examen des Écritures 
 
 Notons tout d’abord que Jésus n’a pas dit : « sur toi Pierre –nom propre – je bâtirai », 
mais il a dit : « sur cette pierre –nom commun ». Dans la langue originale (le grec) deux mots 
sont ici à considérer : PETROS, nom masculin, qui signifie un « quartier de roche » ou un 
« éclat de roche » et d’où est dérivé le nom de l’apôtre, et PETRA, nom féminin, qui est le 
mot classique pour désigner la totalité de la roche ou du roc. Or, Jésus parle du « roc » sur 
lequel il bâtira son Église. Ce n’est pas sur PETROS qu’il a l’intention de bâtir l’Église, mais 
sur PETRA qui est plus solide et plus substantielle. Mais alors, que désigne PETRA ? Le 
contexte de Matthieu 16:13-18 a pour sujet la véritable identité de Jésus. Il demande : « Qui 
dit-on qui je suis ? »… « Qui dites-vous que je suis ? » Pierre déclare formellement : « Tu es 
le Christ le fils du Dieu vivant. » De toute évidence, c’est la proclamation de cette vérité, et 
non la personne de l’apôtre, qui constitue la PETRA, la roche sur laquelle Jésus bâtirait son 
Église. Pierre lui-même ne montre-t-il pas que c’est bien dans ce sens qu’il a compris les 
paroles de Jésus lorsqu’il explique plus tard que Jésus est « la pierre […] qui est devenue la 
principale de l’angle » (Actes 4:11 ; 1 Pierre 2:6, 8) ? Paul confirme cette vérité lorsqu’il écrit 
que « l’homme ne peut poser un autre fondement que celui qui a déjà été posé, savoir Jésus-
Christ » (1 Corinthiens 3:11). Aucun texte de l’Écriture ne décrit l’apôtre Pierre comme le 
fondement de l’Église. Cependant, tout comme les autres apôtres, Pierre fait partie des pierres 
vivantes de la maison spirituelle de Dieu (2 Pierre 2:5). Il est évident que Pierre a eu un grand 
rôle à jouer dans l’établissement de l’Église, de même que les autres apôtres. C’est pourquoi, 
il est écrit que l’Église est aussi fondée sur « les apôtres et les prophètes » (Éphésiens 2:19-
20). Que Pierre n’a pas été investi de prérogatives exclusives au sein des Douze du fait que le 
pouvoir de lier et de délier (Matthieu 16:19) a également été donné aux autres disciples 
(Matthieu 18:18). Par la prédication de l’Évangile, les Apôtres ont lié la volonté du Christ et 
ont ouvert au monde les portes du Royaume (Actes 2:14-41 ; 8:4). Ils ont ainsi exercé une 
autorité directement reçue de Dieu. Leurs actes et leurs décisions avaient déjà reçu la sanction 
divine « …ce que vous lierez sur la terre sera lié dans les cieux ; ce que vous délierez sur la 
terre sera délié dans les cieux » (Matthieu 18:18). 
 Il n’y a donc pas de « prince des apôtres ». Ils exerçaient tous la même autorité. Ceci 
est encore confirmé par le fait que l’Apôtre Paul ne se considérait inférieur en rien aux autres 
apôtres (2 Corinthiens 12:11-12). En fait, un jour, il s’est même vu moralement contraint de 
reprendre sévèrement, en public, l’apôtre Pierre dont il désapprouvait la conduite (Galates 
2:11-14). Notons encore que Jésus n’a pas établi Pierre comme apôtre du monde entier ; mais 
il lui a spécifiquement confié les Juifs ou « circoncis » (Galates 2:7-8). Ainsi, nous constatons 
que le texte biblique n’enseigne nullement que Pierre était chef de l’Église. Il est par 
conséquent inutile d’essayer de trouver une quelconque indication ou bien ses successeurs, ou 
bien l’instauration d’un évêque universel appelé pape. 
 
C. L’évidence historique
 
 Quoique l’évidence biblique soit décisive pour trancher la question, il est néanmoins 
intéressant de faire intervenir certains témoignages historiques. Si dès le commencement, 
Pierre avait été considéré comme le  « roc »  ou la « pierre » de Matthieu 16:18,  ce  fait aurait  
 
vraisemblablement été universellement connu et reconnu par l’Église primitive. Or, les écrits 
que nous ont laissés plusieurs grandes figures de l’Église des premiers siècles, appelées Pères 



 3

de l’Église, parlent précisément du contraire. Par exemple, Justin (martyr vers 165) dans son 
« Dialogue avec Tryphon », écrit : « la pierre sur laquelle notre Seigneur a promis d’édifier 
son Église c’est la confession de foi de Pierre ». Le célèbre Chrysostome de Constantinople 
(347 – 407) déclare dans sa 55ème « Homélie sur saint Matthieu » : « Sur ce roc, c’est à dire 
sur la foi de sa confession : « Tu es le Christ, le fils du Dieu vivant ». De même, Hilaire de 
Poitiers, qui mourut en 367, écrit : « Le rocher est le roc béni et unique de la foi confessée par 
la bouche de Pierre » (2ème livre sur la Trinité). En Orient, le grand théologien Origène (182 – 
251) fait cette remarque : « Si vous imaginez que toute l’Église a été fondée sur ce Pierre, que 
faites-vous de Jean et de chacun des apôtres ? » Et même Augustin (354 – 430), une des plus 
grandes figures de l’histoire de l’Église, paraphrase comme suit les paroles de Jésus en 
Matthieu : « Tu es Pierre et sur cette pierre –que tu as confessée, sur cette pierre que tu as 
reconnue en disant « tu es le Christ, le fils du Dieu vivant » - je bâtirai mon Église. Je te 
bâtirai sur moi et non moi sur toi. Car les hommes qui ont voulu bâtir sur d’autres hommes 
ont dit : « … je suis PAUL ! Et moi d’APOLLOS ! Et moi, de CÉPHAS ! » c’est-à-dire Pierre 
(1 Corinthiens 1:12). Quant à ceux qui ont voulu être fondés sur PIERRE, mais sur la pierre, 
ils ont dit : « Moi, je suis le Christ ! » que Pierre puisse être fondé sur « la pierre » et non « la 
pierre » sur PIERRE. Nous pouvons ainsi constater que le texte biblique aussi bien que 
l’évidence historique déclarent que le Christ est la seule tête de l’Église. 
 Mais comment son autorité s’exerce-t-elle ? 
 

2. Les apôtres et prophètes de l’Église
 
 
 Christ exerce son autorité dans l’Église par l’intermédiaire des hommes inspirés que 
sont les Apôtres et les prophètes. Ils occupent la plus haute charge de l’Église (1 Corinthiens 
12:28 ; Éphésiens 4:11). En fait, l’Église également désignée par l’expression « la maison » 
ou « famille de Dieu », est édifiée « sur le fondement des apôtres et des prophètes, Jésus-
Christ lui-même étant la pierre angulaire »  (Éphésiens 2:19-20). Pour leur permettre de 
révéler au monde la volonté du christ et ainsi fonder d’Église (Éphésiens 4:11-15), Dieu 
accorda à ces hommes le don de l’inspiration ainsi que des pouvoirs miraculeux. Les miracles 
qu’ils faisaient avaient pour but de confirmer l’origine divine de leur message (Marc 16:20 ; 
Actes 1:8 ; Hébreux 2:4). Les prophètes pouvaient révéler  la volonté de Dieu par inspiration 
(2 Pierre 1:20-21), mais seuls les apôtres étaient en mesure de transmettre des dons 
miraculeux à d’autres hommes (Actes 8:18 ; 2 Timothée 1:6 ; Romains 1:11). L’évangéliste 
Philippe exerça en Samarie le don des miracles qu’il tenait des Apôtres, mais il fallut le 
présence de ces derniers pour transmettre aux convertis de Philippe des dons miraculeux 
(Actes 8:5-18). 
 Par conséquent, la transmission de pouvoir miraculeux cessa avec la mort du dernier 
apôtre. L’apôtre Paul avait d’ailleurs annoncé que les diverses manifestations miraculeuses 
devaient cesser (1 Corinthiens 13:8-10). Notons en outre qu’elles ne sont plus nécessaires de 
nos jours car les Apôtres en rédigeant leur message sacré, nous ont transmis toutes les 
données de la foi et cela « une fois pour toutes » (Jude 3 ; Hébreux 2:4 ; 2 Timothée 3:16-17). 
 Les Apôtres du Christ, les prophètes et ceux qui avaient le don des miracles ont rempli 
leur mission. Il n’y a donc plus de place pour de nouveaux apôtres, de nouveaux prophètes ou 
des dons miraculeux. 
 La charge apostolique était unique. Il est significatif que les Apôtres ne se soient pas 
souciés d’avoir des successeurs. Judas, remplacé par Matthias, est  purement exceptionnel, car 
 
il s’agissait, dans ce cas particulier, d’accomplir les Écritures (Actes 1:20 ; Psaumes 69:25). 
Pour avoir la vocation et la charge d’apôtre, dans le sens des Douze, il fallait être un témoin 
oculaire de la résurrection du Seigneur (Actes 1:21-22). En prévision de leur propre 



 4

disparition, c’est la soumission à l’autorité de la parole écrite que les Apôtres recommandaient 
aux chrétiens et non la soumission et l’obéissance à leurs successeurs (Actes 20:32 ; 2 
Timothée 3:16-17 ; 2 Pierre 1:12-21). 
 De même que Jésus est toujours le chef de l’Église universelle, quoique présent en 
esprit (Éphésiens 1:22-23 ; Matthieu 18:20), de même par leur message écrit inspiré de Dieu, 
les Apôtres et les prophètes sont toujours présents dans l’Église. 
 À travers la Parole vivante, les Écritures, ils occupent toujours la même position dans 
les fondements de l’Église, tout comme Christ occupe toujours sa position en tant que pierre 
d’angle (1 Pierre 2:4-7 ; Éphésiens 2:20). Aujourd’hui, l’Église universelle a les mêmes 
apôtres, les mêmes prophètes et le même chef de l’Église du premier siècle. 
 Chaque assemblée locale est autonome, c’est-à-dire qu’elle se gouverne elle-même. 
Elle est soumise à la seule autorité du Christ, telle qu’elle s’exerce à travers ses Apôtres et 
prophètes. Les Écritures constituent le seule charte, la seule règle infaillible de l’Église ( 2 
Timothée 3:16-17). Il n’existe aucune organisation en dehors de l’assemblée locale qui 
pouvait, par exemple, avoir l’autorité de régir différentes assemblées. Les assemblées locales 
sont absolument indépendantes de toute organisation centrale. Elles n’ont pas de « quartier 
général ». Le seul pouvoir suprême et unifiant demeure le Christ. 
 Cependant, toutes ces assemblées locales qui forment l’Église universelle sont unies 
entre elles par une loi commune, par l’amour et la coopération (Éphésiens 4:1-6 ; 2 
Corinthiens 8:24 ; Romains 15:26). Elles portent toutes le même nom. Elles ont une même 
doctrine. La division entre elle est un péché (1 Corinthiens 1:10-13 ; 3:3). 
  

Comment est-il possible d’atteindre ce degré d’unité et de cohésion sans avoir, sur 
terre, pour l’Église, la supervision d’un quartier général ? Cela est rendu possible par le 
simple fait que chaque assemblée locale est soumise au même chef : le Christ (1 Corinthiens 
3:11) et qu’elle obéit à la même expression de l’autorité suprême, à savoir la volonté du Christ 
révélée dans le Nouveau Testament (2 Timothée 3:16-17). 
  

Il est aisé de percevoir en cela toute la sagesse de Dieu. Par exemple, si une assemblée 
locale devait, par malheur, se corrompre d’une manière ou d’une autre, dans la doctrine ou 
dans les mœurs, elle n’affecterait pas les autres assemblées, en vertu de l’autonomie ou 
l’indépendance de chaque assemblée locale. Si une fenêtre n’est composée que d’une grande 
vitre, il suffit d’une pierre pour endommager toute la vitre, mais si une fenêtre est composée 
de plusieurs petites vitres, la pierre ne peut affecter que l’une d’entre elles. Le mal ne s’étend 
pas aux autres. 
 

3. L’organisation de l’Église locale
 
 L’Église universelle est subdivisée en de nombreuses assemblées (congrégations ou 
Églises locales). C’est aux différentes assemblées locales auxquelles Paul faisait allusion 
lorsqu’il écrivait : « Toutes les Églises du Christ vous saluent » (Romains 16:16). Dans sa 
lettre aux chrétiens de la ville de Corinthe, il les appelle « l’Église de Dieu » (1 Corinthiens 
1:2). 
 D’autre part, si les hommes instaurent un gouvernement central, détenant sur terre le 
pouvoir suprême sur toutes les assemblées, qu’adviendra-t-il de toutes ces assemblées si le 
quartier  général  venait  lui-même  à  se  corrompre ? La  tête  étant malade, le corps entier en  
 
 
serait affecté. 
 Ainsi, nous voyons que Dieu a voulu que l’Église soit protégée et a accordé à chaque 
assemblée autonomie et indépendance. 



 5

Au sein de l’assemblée locale, il existe une organisation qui est également voulue par 
Dieu. Elle se compose d’anciens (ou évêques), de diacres, d’évangélistes, d’instructeurs et 
naturellement des membres. Examinons séparément chacune de ses fonctions. 
 
A. Les Anciens 
 
 A l’origine, chaque assemblée locale choisissait ses propres « conducteurs ». Ces 
hommes étaient indifféremment appelés « anciens » (Actes 14:23), ou « évêques » 
(Philippiens 1:1), ou « pasteurs » (Éphésiens 4:11). C’est ainsi que l’apôtre Paul réunit un jour 
les anciens de l’Église d’Éphèse et leur rappela qu’en tant qu’évêques ils devaient paître 
l’Église comme des pasteurs (Actes 20:17, 28 ; Tite 1:5-7 ; 1 Pierre 5:1-4). 
 Le mot « ancien » suggère l’âge et la maturité nécessaires pour assumer une telle 
responsabilité (1 Timothée 3:6). Le mot « évêque » signifie littéralement « surveillant ». 
 
               Les évêques ne doivent pas dominer avec 

un esprit autoritaire, mais veiller à être les 
« modèles du troupeau » (1 Timothée 3:5 ; 1 Pierre 
5:2-3). 
 Enfin, le terme « pasteur » synonyme de 
berger décrit bien la fonction de ceux qui ont la 
responsabilité de conduire l’Église dans des 
pâturages de Vérité, à l’écart des danger et des 
erreurs (Actes 20:28-31 ; 1 Pierre 5:1-2). 
 Ainsi, comme un homme peut être à la fois 
un père, un mari et un fils, les mots « ancien », 
« évêque » et « pasteur » désignent les différents 
aspects d’une même fonction. 
 Pour aspirer à cette charge, il faut satisfaire 
à des conditions très strictes et précises (1 
Timothée 3:2-7 ; Tite 1:6-9). Chaque ancien doit 
être un homme d’une grande maturité spirituelle et 

ayant un conduite irréprochable ; il doit pouvoir enseigner. Un ancien doit être marié (1 
Timothée 3:1-3) : « Il faut qu’il dirige bien sa propre maison, et qu’il tienne ses enfants dans 
la soumission et dans une parfaite honnêteté ; car si quelqu’un ne sait pas diriger sa propre 
maison, comment prendra-t-il soin de l’Église de Dieu ? » (1 Timothée 3:4-5). 
 La Bible nous indique qu’il y avait plusieurs anciens (ou évêques) dans chaque 
assemblée locale (Actes 14:23 ; 20:1-7 ; Tite 1:5 ; Philippiens 1:1). La Bible ne mentionne 
jamais un seul évêque des différentes églises mais toujours plusieurs évêques qui sont 
responsables d’une seule assemblée. 
 L’autorité des évêques ne s’exerçait pas en dehors de l’assemblée locale où ils avaient 
été nommés (1 Pierre 5:2). Il n’existait donc pas de hiérarchie parmi les évêques des 
différentes églises. Lorsque la Bible parle du « souverain pasteur », c’est au Christ qu’il fait 
allusion (1Pierre 5:4). 
 
B. Les Diacres 

Ils travaillent sous l’autorité des Anciens. Eux aussi doivent posséder certaines 
qualifications précises (1 Timothée 3:8-13). Le mot « diacre » signifie  serviteur. Ces hommes 
  
s’acquittent de certaines fonctions dans l’Église, comme celle stipulée en Actes 6:1-6. 
 Il ne fait aucun doute que dans les premiers temps de l’Église, il y avait aussi plusieurs 
diacres dans chaque assemblée. Cela ressort clairement d’une des salutations de l’apôtre Paul 



 6

qui adressa « à tous les saints en Jésus-christ qui sont à Philippes, aux évêques et aux 
diacres » (Philippiens 1:1). 
 
C. Les Évangélistes

 
Étymologiquement, un évangéliste est « un proclamateur de la bonne nouvelle ». Les 

évangélistes annoncent l’Évangile de Jésus-Christ. C’est leur vocation (2 Timothée 4:2-5). 
L’usage populaire les désigne comme des pasteurs. Bibliquement parlant, nous l’avons déjà 
vu, un pasteur est un ancien. Ce n’est pas nécessairement un évangéliste (1 Timothée 5:22 : 2 
Timothée 2:15-16 ; 2:22-26 ; 3:14-17). 
 
D. Les Enseignants (Docteurs) 

 
C’est le dernier ministère mentionné par Paul aux Éphésiens 4:11. Quoique leur 

qualification précises ne soient pas stipulées avec précision dans les Écritures, il y est 
clairement indiqué qu’un docteur doit posséder un connaissance profonde des Écritures, alliée 
à un caractère éprouvé (Jacques 3:1, 13 ; Hébreux 5:12). 
 
E. Les membres

 
En obéissant à l’Évangile, tous les chrétiens deviennent membres d’une Église locale 

et font partie de son organisation (Actes 2:38 , 47 ; 1 Corinthiens 12:12-22). Chaque membre 
doit être soumis aux anciens de l’assemblée (Hébreux 13:17), s’efforcer de croître en 
participant activement à la vie de son Église locale (Éphésiens 4:15-16) et rester fidèle à 
Christ sa vie durant (Apocalypse 2:10). 
 

 
CONCLUSION

 
 Nous venons d’étudier l’organisation de l’Église telle qu’elle se présentait au 
commencement et telle qu’elle devrait encore se présenter aujourd’hui. Tous les 
chrétiens du monde constituent l’Église universelle du Christ. Jésus est la tête de ce 
corps. Les Apôtres et les prophètes ont accompli, de leur vivant, leur mission terrestre. 
Leur œuvre se poursuit cependant par moyen de leurs écrits dont l’inspiration divine est 
confirmée par de nombreux miracles qu’ils ont opérés. Par ces écrits, ils sont encore 
présents, proclamant l’Évangile du Christ et dirigeant son peuple. Le Nouveau 
Testament n’autorise aucune autre organisation pour son Église universelle. 
L’organisation de chaque assemblée locale comprend des anciens, des diacres, des 
évangélistes, des instructeurs et des membres. L’assemblée locale ainsi organisée est 
autonome. Elle ne se soumet à aucune autorité en dehors d’elle-même. Dans la 
prochaine leçon intitulée « L’unité de l’Église », nous étudierons en détail comment ces 
nombreuses assemblées indépendantes peuvent former un corps uni, sans structure 
hiérarchisée ou « quartier général ». 
 


